CENTRE DURCKHEIM
‘Un Chemin pas a pas

Encouragement d une pratique quotidienne

Lettre N°17 - Janvier 2026

Au cceur de Pexistence, I’essence

La vigilance, qualité naturelle d’attention du corps vivant, est une présence au réel par la
sensation. Vivre dans cette attention ouverte et inclusive ne demande pas de rajouter des surplus
a D’existence : plus de sensations, fortes si possible, plus d’expériences, plus de variété dans nos
activités. Cette recherche du toujours plus ne nourrit que le faire et le paraitre a la surface de nous-
mémes mais reste vide de sens quant a notre relation a 1’étre profond que nous sommes. L’Etre
n’est pas quelque chose, Etre est une action : c’est ce que je fais, sens, vis et ressens en tant que
Personne.

Ce terme de Personne est trés important pour Diirckheim, qui emploie ce mot pour qualifier un
étre humain devenant conscient de sa vraie nature, de son appartenance a la « Grande Vie », et
pas seulement un individu mené par le moi existentiel et ses performances dans le monde : avoir
plus, savoir plus, pouvoir plus.

La pleine attention sensorielle au réel affine le sentir, le golt du vrai soi-méme, rafraichit notre
rapport a I’ordinaire du quotidien et donne un sens plus intérieur, plus intime a notre existence.

Ainsi, tout au long d’une journée, il y a ce que je fais et comment je le fais ?

Ce « comment » est le domaine de 1’étre : plutdt crispé ou détendu ? Fermé ou ouvert ? Dans un
rythme juste ou précipité ?

Ce que je suis en train de faire, qu’est-ce que cela me fait ?

Suis-je en contact avec ce que je sens et ressens ?

Suis-je toujours désireux de vite passer d’une activité a une autre ?

Suis-je toujours intérieurement dépendant de la situation extérieure ?

Bien des aspects de sécurité et de maitrise de notre existence sont illusoires et nous ¢loignent de
notre profondeur, du vrai point d’appui de notre existence - Etre-,

source intérieure d’indépendance, de stabilit¢ et de force d’étre soi au sein des activités
mondaines. D’ou cette question récurrente de Diirckheim : « Quand allez-vous cesser de fuir
[’essentiel 7 » L’essentiel ? Je suis un étre vivant porté par la vie, et chacun de mes gestes me
rapproche ou m’éloigne de cette profondeur.

Revenir a I’essentiel, c’est se confier au calme intérieur qui nous attend au cceur de nos existences.
Est-il juste de vivre toujours inquiet, agité, angoiss¢, fatigué, de vivre dans la fuite en avant ? De
vivre constamment dans un esprit de possession ?

Lacher prise du besoin de faire, de contrdle, d’acquisition, ne peut pas €tre une action volontaire
que « Mot » je peux faire.

«Le lacher dont il s’agit sur la Voie et un -se confier-» disait Maitre Eckhart.



La voie du zen nous invite a porter notre attention sur une attitude plus juste, juste parce qu’en
contact avec ce qui nous soutient en profondeur, notre étre essentiel,

tout en étant pleinement investis dans nos activités existentielles. Ce « plus juste »

est le domaine corporel du geste et de la sensation, de notre manicre d’étre, de ce

que je fais et comment je le fais.

« S’exercer, c’est développer l'intuition de ce qui est juste » nous dit Diirckheim, aussi bien dans
la pratique d’un exercice spécifique que dans un quotidien vécu comme exercice, afin de sentir
que « [’extraordinaire se cache au coeeur de [’ordinaire ».

L’exercice spécifique, c’est reprendre za-zen tous les matins, une activité qui, extérieurement,
peut sembler stricte et sévere, mais qui révele une vie intérieure foisonnante. Pratiquer za-zen est
stérile si ne se dévoile pas une intériorité riche de cette vérité : enfin je m’abandonne a ce qui ne
dépend pas de moi, a la source de mon humanité : « Quel mystere, j’inspire ... j 'expire...et moi,
je n’y suis pour rien !

L’exercice, c’est aussi affiner encore et encore notre relation a I’Essence - ce qui intérieurement
nous porte, nous soutient - dans les activités du quotidien, en

renouvelant 1’attention au tout simple par la pratique des quatre attitudes dignes

- marcher, étre debout, étre assis, étre allongé — et découvrir qu’un « exercice que [’on fait tout le
temps n’est plus un exercice, c’est une autre maniere d’étre au monde. »

Nous reprenons un méme exercice, un méme geste, afin de gotter la Personne que nous devenons.
Une Personne consciente de sa complétude, de son unité avec I’étre essentiel qui la porte et la
nourrit, mais aussi consciente de son appartenance a 1’existence. « Un homme qui se dit spirituel
et qui n’a pas de contact avec la matiere est quelqu’un dont on peut douter » nous rappelle
Diirckheim.

Dans le zen, nous ne multiplions pas les exercices, mais nous reprenons un seul exercice, nous
portons une attention de plus en plus fine a nos actions quotidiennes

les plus banales, afin de sentir ce qui nous anime en profondeur : souffle, renouvellement de la
forme et de la tenue, relation a nous-mémes et au monde réactualisée sans cesse.

Un geste est une action unique, une création de I’instant, qui nous rameéne constamment au
processus de transformation voulu par la vie et animé par la loi universelle de I’impermanence :
tout change tout le temps.

Une loi naturelle dont I’ego ne veut pas entendre parler, cherchant a se fixer dans des acquis, des
croyances ou des postures. Le souffle, premier geste vital, infaisable, nous montre le chemin de
cet abandon a la Grande Vie, source de la pleine confiance.

Joél PAUL

CENTRE DURCKHEIM - 1015, rte des Reys - 26270 Mirmande - Tel : (+ 33) 04 75 63 06 60
contact@centre-durckheim.com - https://centre-durckheim.fr




